
Curriculum Vitae A. A. Moesker 

Na haar middelbare schoolopleiding volgde Anja Moesker (Uithuizen, 1952) een 

lerarenopleiding N12 in Groningen, waarna ze haar MO-B-certificaat N18 behaalde in 

Wageningen. Na twee jaar als docent voedingsleer te hebben gewerkt bij de opleiding 

Diëtetiek in Groningen, verliet ze het onderwijs voor enkele jaren om zich te wijden aan haar 

gezin. In 1990, na een verblijf van 9 jaar in Zuid-Afrika, waar haar man zendingswerk deed in 

KwaZulu-Natal, keerde ze terug naar het onderwijs en gaf ze gezondheidsleer op het VMBO 

in Hattem. In 2000 begon ze les te geven op het MBO in Ede als docent gezondheidsleer bij 

de opleiding Pedagogisch Werk. In 2006 werd ze onderwijsadviseur met als taak het 

professionaliseren van docenten. Voor haarzelf leidde dit tot een masteropleiding 

Onderwijsontwerp en -advies aan de Universiteit Utrecht, waar ze in 2011 haar Master of 

Science behaalde. Sinds 2019, na haar pensionering, volgde ze een promotietraject aan de 

Theologische Universiteit Apeldoorn. 

Anja Moesker is getrouwd met Piet Busstra en samen hebben ze drie dochters en een zoon, 

vier schoonkinderen en zeven prachtige kleinkinderen. Ze wonen in Apeldoorn. 

 

Samenvatting – *Geboeid door de tijd? * 

Deze dissertatie presenteert een kwalitatief en exploratief praktisch-theologisch onderzoek 

naar kerkverlating onder millennials binnen de Gereformeerde Kerken vrijgemaakt (GKv) en 

de Nederlands Gereformeerde Kerken (NGK). Sinds 2000 wordt kerkverlating zichtbaar in de 

kerkelijke statistieken van de GKv en sinds2018 eveneens in de NGK. Uit literatuurstudie komt 

naar voren dat de ouders de meest bepalende factor zijn voor het slagen van de religieuze 

socialisatie (RS) van hun kinderen. Daarom is gekozen voor een onderzoek onder de 

millennials zelf, waarin geluisterd wordt naar het verhaal van hun geloofsontwikkeling in de 

contexten gezin, kerk en school, om zo het ‘waarom’ achter kerkverlating te proberen te 

begrijpen. 

Kerkverlating wordt gedefinieerd als het formeel of informeel verlaten van de kerk, 

zonder dat dit noodzakelijk betekent dat men ook God verlaat. Het fenomeen wordt 

benaderd als mogelijk falen van religieuze socialisatie, het proces waarin ouders hun geloof, 

waarden en praktijken overdragen met het doel dat kinderen deze internaliseren en een 

vertrouwensvolle relatie ontwikkelen met God en de geloofsgemeenschap. 

Een belangrijk theoretisch uitgangspunt is het spanningsveld tussen generaties. 

Babyboomers werden gevormd door de moderne tijd, met nadruk op plichtsbesef, 

conformiteit en het collectief. Millennials groeiden op in een postmoderne context, waarin 

autonomie, authenticiteit en subjectieve ervaring centraal staan. Deze discrepantie in 

kernwaarden vormt een sleutel tot het begrijpen van wederzijdse misverstanden. 



Daarnaast wordt aandacht besteed aan verschillen tussen GKv en NGK. De GKv ontwikkelde 

een sterk beschermde zuil (met eigen scholen en instituties), terwijl de NGK een opener 

houding ten aanzien van de maatschappij aannam. Deze verschillen beïnvloeden de mate 

waarin jongeren voorbereid werden op een pluriforme samenleving. Via twee studies 

werden zowel het perspectief van de ouders als de millennials op kerkverlating onderzocht. 

Het Perspectief van de Ouders 

Uit focusgroepen met ouders blijkt dat kerkverlating van hun kinderen wordt ervaren als een 

diepe crisis. Centrale emoties zijn schuld, schaamte, teleurstelling en verdriet. Ouders vragen 

zich af wat zij anders hadden kunnen doen en ervaren falen ten aanzien van hun 

doopbelofte. Als coping strategie leggen ouders de oorzaak van kerkverlating vooral buiten 

zichzelf, met name bij de kerk. Zij noemen een kil sociaal klimaat, weinig ruimte voor twijfel 

en diversiteit, onbegrijpelijke of niet-relevante geloofstaal, en een gebrek aan rolmodellen en 

passende peergroups. Tegelijkertijd vinden zij houvast in hun eigen geloof en vertrouwen in 

God, wat een spanning blootlegt tussen hun plichtsbesef en de autonomie van hun kinderen. 

Het Perspectief van de Millennials 

Interviews met millennials tonen een fundamentele ambiguïteit aan in hun religieuze 

opvoeding. Enerzijds was de algemene opvoedingsstijl vaak warm en dialogisch, anderzijds 

was de religieuze opvoeding autoritair: kerkgang en geloofspraktijken waren verplicht en niet 

onderhandelbaar. Dit leidde tot een associatie van geloof met dwang en regels, in strijd met 

hun behoefte aan autonomie. 

Daarnaast ervaren millennials ambiguïteit in de geloofsbeleving van hun ouders. De nadruk 

lag sterk op cognitief geloven (kennis van leer en regels), terwijl het affectieve aspect – wat 

het geloof persoonlijk betekende, vooral in moeilijke tijden – nauwelijks zichtbaar was. 

Hierdoor werd geloof ervaren als cultuur en traditie, en niet als een levende relatie. 

Deze opvoedingsdynamiek beïnvloedde het Godsbeeld van de millennials. Met behulp van 

hechtingstheorie laat het onderzoek zien dat velen kenmerken van een onveilige, vaak 

vermijdende hechtingsstijl ontwikkelden. Het beeld van God weerspiegelde regelmatig het 

beeld van de ouders: veeleisend, afstandelijk en normatief. Ingrijpende levensgebeurtenissen 

versterkten dit, vooral wanneer ouders zelf weinig ruimte boden voor het laten zien van hun 

kwetsbaarheid. 

De kerkelijke en schoolse context bevestigden dit beeld. Het dominante paradigma ten 

aanzien van RS kan worden samengevat als ‘behave, belief, belong’: correct gedrag en juiste 

overtuigingen waren voorwaarden om erbij te horen. Dit werd ervaren als exclusief en 

veroordelend, met weinig ruimte voor existentiële vragen en diversiteit. GKv-jongeren 

ervoeren daarbij vaker een cultuurshock bij confrontatie met de seculiere samenleving dan 

NGK-jongeren, doordat zij voornamelijk GKv-scholen bezochten. 

Een Alternatief Paradigma 



De centrale conclusie luidt dat het paradigma ‘behave, belief, belong’ kerkverlating heeft 

bevorderd. Het leidde tot ambiguïteit in opvoeding, een eenzijdig Godsbeeld en een ervaring 

van geloof als een cultuur. 

Als alternatief stelt de auteur het paradigma ‘belong, bonding, belief’ voor. Onvoorwaardelijk 

erbij horen vormt de basis, gevolgd door affectieve verbinding en hechting, waaruit een 

persoonlijk en authentiek geloof kan groeien. Behave wordt hierin niet genoemd, omdat dit 

gezien kan worden als ‘de vrucht van de Geest’ die tot uiting komt als men Christus heeft 

leren kennen (belief). Dit vraagt om gezinnen en geloofsgemeenschappen die niet alleen 

cognitief, maar ook affectief taal geven aan geloof. Die niet ‘behave’ voorwaardelijk stellen 

voor ‘belong’ maar uitgaan van de christelijke kernwaarde ‘liefde’.  

 

 


