Curriculum Vitae A. A. Moesker

Na haar middelbare schoolopleiding volgde Anja Moesker (Uithuizen, 1952) een
lerarenopleiding N12 in Groningen, waarna ze haar MO-B-certificaat N18 behaalde in
Wageningen. Na twee jaar als docent voedingsleer te hebben gewerkt bij de opleiding
Diétetiek in Groningen, verliet ze het onderwijs voor enkele jaren om zich te wijden aan haar
gezin. In 1990, na een verblijf van 9 jaar in Zuid-Afrika, waar haar man zendingswerk deed in
KwaZulu-Natal, keerde ze terug naar het onderwijs en gaf ze gezondheidsleer op het VMBO
in Hattem. In 2000 begon ze les te geven op het MBO in Ede als docent gezondheidsleer bij
de opleiding Pedagogisch Werk. In 2006 werd ze onderwijsadviseur met als taak het
professionaliseren van docenten. Voor haarzelf leidde dit tot een masteropleiding
Onderwijsontwerp en -advies aan de Universiteit Utrecht, waar ze in 2011 haar Master of
Science behaalde. Sinds 2019, na haar pensionering, volgde ze een promotietraject aan de
Theologische Universiteit Apeldoorn.

Anja Moesker is getrouwd met Piet Busstra en samen hebben ze drie dochters en een zoon,
vier schoonkinderen en zeven prachtige kleinkinderen. Ze wonen in Apeldoorn.

Samenvatting — *Geboeid door de tijd? *

Deze dissertatie presenteert een kwalitatief en exploratief praktisch-theologisch onderzoek
naar kerkverlating onder millennials binnen de Gereformeerde Kerken vrijgemaakt (GKv) en
de Nederlands Gereformeerde Kerken (NGK). Sinds 2000 wordt kerkverlating zichtbaar in de
kerkelijke statistieken van de GKv en sinds2018 eveneens in de NGK. Uit literatuurstudie komt
naar voren dat de ouders de meest bepalende factor zijn voor het slagen van de religieuze
socialisatie (RS) van hun kinderen. Daarom is gekozen voor een onderzoek onder de
millennials zelf, waarin geluisterd wordt naar het verhaal van hun geloofsontwikkeling in de
contexten gezin, kerk en school, om zo het ‘waarom’ achter kerkverlating te proberen te
begrijpen.

Kerkverlating wordt gedefinieerd als het formeel of informeel verlaten van de kerk,
zonder dat dit noodzakelijk betekent dat men ook God verlaat. Het fenomeen wordt
benaderd als mogelijk falen van religieuze socialisatie, het proces waarin ouders hun geloof,
waarden en praktijken overdragen met het doel dat kinderen deze internaliseren en een
vertrouwensvolle relatie ontwikkelen met God en de geloofsgemeenschap.

Een belangrijk theoretisch uitgangspunt is het spanningsveld tussen generaties.
Babyboomers werden gevormd door de moderne tijd, met nadruk op plichtsbesef,
conformiteit en het collectief. Millennials groeiden op in een postmoderne context, waarin
autonomie, authenticiteit en subjectieve ervaring centraal staan. Deze discrepantie in
kernwaarden vormt een sleutel tot het begrijpen van wederzijdse misverstanden.



Daarnaast wordt aandacht besteed aan verschillen tussen GKv en NGK. De GKv ontwikkelde
een sterk beschermde zuil (met eigen scholen en instituties), terwijl de NGK een opener
houding ten aanzien van de maatschappij aannam. Deze verschillen beinvioeden de mate
waarin jongeren voorbereid werden op een pluriforme samenleving. Via twee studies
werden zowel het perspectief van de ouders als de millennials op kerkverlating onderzocht.

Het Perspectief van de Ouders

Uit focusgroepen met ouders blijkt dat kerkverlating van hun kinderen wordt ervaren als een
diepe crisis. Centrale emoties zijn schuld, schaamte, teleurstelling en verdriet. Ouders vragen
zich af wat zij anders hadden kunnen doen en ervaren falen ten aanzien van hun
doopbelofte. Als coping strategie leggen ouders de oorzaak van kerkverlating vooral buiten
zichzelf, met name bij de kerk. Zij noemen een kil sociaal klimaat, weinig ruimte voor twijfel
en diversiteit, onbegrijpelijke of niet-relevante geloofstaal, en een gebrek aan rolmodellen en
passende peergroups. Tegelijkertijd vinden zij houvast in hun eigen geloof en vertrouwen in
God, wat een spanning blootlegt tussen hun plichtsbesef en de autonomie van hun kinderen.

Het Perspectief van de Millennials

Interviews met millennials tonen een fundamentele ambiguiteit aan in hun religieuze
opvoeding. Enerzijds was de algemene opvoedingsstijl vaak warm en dialogisch, anderzijds
was de religieuze opvoeding autoritair: kerkgang en geloofspraktijken waren verplicht en niet
onderhandelbaar. Dit leidde tot een associatie van geloof met dwang en regels, in strijd met
hun behoefte aan autonomie.

Daarnaast ervaren millennials ambiguiteit in de geloofsbeleving van hun ouders. De nadruk
lag sterk op cognitief geloven (kennis van leer en regels), terwijl het affectieve aspect — wat
het geloof persoonlijk betekende, vooral in moeilijke tijden — nauwelijks zichtbaar was.
Hierdoor werd geloof ervaren als cultuur en traditie, en niet als een levende relatie.

Deze opvoedingsdynamiek beinvloedde het Godsbeeld van de millennials. Met behulp van
hechtingstheorie laat het onderzoek zien dat velen kenmerken van een onveilige, vaak
vermijdende hechtingsstijl ontwikkelden. Het beeld van God weerspiegelde regelmatig het
beeld van de ouders: veeleisend, afstandelijk en normatief. Ingrijpende levensgebeurtenissen
versterkten dit, vooral wanneer ouders zelf weinig ruimte boden voor het laten zien van hun
kwetsbaarheid.

De kerkelijke en schoolse context bevestigden dit beeld. Het dominante paradigma ten
aanzien van RS kan worden samengevat als ‘behave, belief, belong’: correct gedrag en juiste
overtuigingen waren voorwaarden om erbij te horen. Dit werd ervaren als exclusief en
veroordelend, met weinig ruimte voor existentiéle vragen en diversiteit. GKv-jongeren
ervoeren daarbij vaker een cultuurshock bij confrontatie met de seculiere samenleving dan
NGK-jongeren, doordat zij voornamelijk GKv-scholen bezochten.

Een Alternatief Paradigma



De centrale conclusie luidt dat het paradigma ‘behave, belief, belong’ kerkverlating heeft
bevorderd. Het leidde tot ambiguiteit in opvoeding, een eenzijdig Godsbeeld en een ervaring

van geloof als een cultuur.

Als alternatief stelt de auteur het paradigma ‘belong, bonding, belief’ voor. Onvoorwaardelijk
erbij horen vormt de basis, gevolgd door affectieve verbinding en hechting, waaruit een
persoonlijk en authentiek geloof kan groeien. Behave wordt hierin niet genoemd, omdat dit
gezien kan worden als ‘de vrucht van de Geest’ die tot uiting komt als men Christus heeft
leren kennen (belief). Dit vraagt om gezinnen en geloofsgemeenschappen die niet alleen
cognitief, maar ook affectief taal geven aan geloof. Die niet ‘behave’ voorwaardelijk stellen
voor ‘belong’ maar uitgaan van de christelijke kernwaarde ‘liefde’.



